
CAPÍTULO 12:
Notas sobre os fundamentos e a construção sócio-histórica do 
feminismo no contexto euro-americano

Maira Franciane da Silva; 
Gustavo José de Toledo Pedroso; 

José Fernando Siqueira da Silva

me levanto
sobre o sacrifício 

de um milhão de mulheres que vieram antes
e penso

o que é que eu faço
para tornar essa montanha mais alta

para que as mulheres que vierem depois de mim
possam ver além

-legado.
(Rupi Kaur, 2018, p.213)

Introdução

Pensar o feminismo tem se tornado um tema emergente e necessário. Reconhecido mundial-
mente como uma das frentes mais poderosas de luta por justiça social na atualidade, o feminismo se 
apresenta historicamente em fases diversas, configurando-se como um movimento com origem em 
meados do século XIX e que, em cada momento, traz consigo acontecimentos sociais, econômicos e 
políticos particulares, de acordo com o contexto social que o configura e com as condições em que 
se encontravam/encontram as mulheres que nele habitavam. Tais lutas, ainda que heterogêneas, com 
dinâmicas e intensidades variadas, voltam-se contra a opressão sexista, tendo por compromisso éti-
co-político e teórico-prático, a transformação da sociedade a partir de uma perspectiva antirracista, 
antissexista, contra preconceitos direcionados à diversidade sexual e anticapitalista.

Os feminismos são plurais e divergentes. A história das mulheres fomentou as mais diversas 
teorias, com consequências práticas também variadas. Recorremos, então, à construção dos fun-
damentos teóricos e sociais do feminismo na busca por consolidar, enquanto um eixo norteador, a 
possibilidade de existir uma práxis profissional feminista e libertadora, que precisa ser constante-



Capítulo 12 190

mente reexaminada e confrontada com as possibilidades profissionais contidas em espaços contra-
ditórios presentes na sociedade capitalista.

O método em Marx (1989), apresenta-se nessa reflexão como eixo teórico norteador, situando 
o feminismo e sua gênese em um processo gerado nas e pelas relações sociais, utilizando-se do mate-
rialismo histórico-dialético para reconhecer a produção e a reprodução social como parte inerentes 
ao sistema capitalista, ampliando o horizonte emancipatório e buscando torná-lo uma realidade. 

Ainda que adotemos a teoria social de Marx como base para a reflexão e os estudos, e que 
a fração mais progressista do Serviço Social brasileiro — parte dela feminista — mantenha, em 
alguma medida, proximidade com essa tradição teórica, é necessário ressaltar que isso não sig-
nifica descartar, por decreto, orientações distintas ao marxismo. A defesa aqui, no campo exato 
do pluralismo (Silva, 2020, p. 57-101), aceita e estimula diferenças e a necessidade do debate entre 
tradições diversas e até antagônicas, sem que isso se traduza no ecletismo. Ou seja, o debate entre 
teses distintas e a crítica entre elas, considerando suas potencialidades e limites, sustentam-se no 
pluralismo crítico, o qual exige posicionamentos nítidos e o exercício da crítica radical, sem espaço 
para posições anti-humanas: machismo, racismo, preconceitos contra a diversidade, entre outras. 

Destarte, é preciso caminhar criticamente por distintas vertentes teóricas, acreditando ser 
possível, por meio disso, mirar a história, folhear suas camadas de memórias, arquivos e narrações, 
pensando a dinâmica enquanto ela se movimenta.

Estruturalmente, nossa análise se divide por períodos históricos, reconhecendo que a ex-
ploração das mulheres antecede o modo de vida imposto pelo sistema capitalista. No entanto essa 
exploração é estruturante desde sua origem e se mantém essencial à consolidação da sociedade do 
capital. Para isso, iniciamos nossa reflexão resgatando análises de Silvia Federici sobre a caça às 
bruxas, buscando compreender o período de cerceamento, privatização e controle de mulheres 
e seus corpos — feminicídios que se perpetuam até os dias atuais e que são construídos histórica 
e diariamente no sistema capitalista. Silvia Federici é uma feminista autonomista. Apesar de sua 
publicação ser recente, ela apresenta um panorama histórico fundamental para a compreensão do 
sistema capitalista e da exploração/opressão das mulheres.

Seguimos, a partir Mary Wollstonecraft, com a compreensão sobre a necessidade de trans-
formação social do Estado para que as mulheres pudessem acessar a educação, a política e as leis que 
colocassem fim à subordinação feminina. Sua reflexão perpassa a vertente teórica do feminismo libe-
ral, pois não alcança as mulheres de todas as classes, raças, gêneros e etnias. No entanto, sua obra foi 
fundamental para discutir a condição da mulher, sistematizando, no limite, suas reflexões na direção 
da emancipação política feminina e dos obstáculos postos e enfrentados para a sua concretização. 

Recorremos a Simone de Beauvoir para compreendermos o ser mulher enquanto constru-
ção social, levantando o debate acerca do público e do privado, perpassando o afeto, a sexualidade e 
o corpo enquanto manifestação política, e tornando-se reconhecida historicamente como o ponto 
de partida para os debates feministas construídos na sociedade. Apesar de sua abordagem existen-
cialista, em defesa da liberdade, Beauvoir foi altamente influenciada pela teoria marxista, especial-



Capítulo 12 191

mente por O Capital, ao construir análises acerca do trabalho, da maternagem, da exploração e do 
ser mulher no mundo capitalista.

Angela Davis suscita o importante e necessário debate acerca do feminismo negro e da 
construção sócio-histórica do feminismo nos EUA, crucial para reconhecer o debate da raça e 
classe na compreensão feminista da luta e da vida das mulheres estadunidenses e de todo o mundo. 
Davis é marxista, anticapitalista e antirracista, com brilhante análise e trajetória no feminismo 
acadêmico e militante. Ela trabalha na direção de construir um feminismo que una a classe traba-
lhadora multirracial para servir como agente histórico da mudança social.

bell hooks dá continuidade ao debate inicialmente levantado por Davis, em direção a uma 
teoria radical e libertadora, fazendo críticas crucias à teoria feminista contemporânea, buscando 
acabar com a opressão sexista e desafiando a noção vigente de poder e dominação a partir de um fe-
minismo globalizado, tecnológico e inclusivo. A autora acredita na transformação social por meio 
da movimentação dos pilares que sustentam a sociedade capitalista, descortinando a percepção da 
diferença e promovendo a tomada de consciência de classe, raça e gênero.

Ao optarmos por desenvolver a pesquisa sob perspectivas teóricas, partimos da compreen-
são, inspirada por bell hooks (2019b, p. 41), de que tudo que fazemos na vida é e está fundamentado 
em teoria, “seja quando conscientemente exploramos as razões para termos uma perspectiva espe-
cifica, seja quando tomamos uma ação específica, há um sistema implícito moldando pensamento 
e prática”. Assim, nos apropriamos dessa percepção para apreender acerca o pensamento feminista 
e sua construção sócio-histórica, acreditando ser possível e necessário, a partir desse diálogo, esta-
belecer um fluxo contínuo de críticas e trocas dialéticas com o Serviço Social.

Caça às bruxas, a mulher e o capitalismo

[. . .] se as mulheres não se organizarem contra essas caças às bruxas, ninguém mais 
fará isso, e a campanha de terror continuará sob a forma de caça às bruxas ou de novas 

maneiras. Uma lição que podemos tirar do retorno da caça às bruxas é que essa forma de 
perseguição não está mais vinculada a um momento histórico específico. Ela adquiriu vida 
própria, de modo que os mesmos mecanismos agora podem ser usados em sociedades diver-

sas, quando nelas houver pessoas que precisam ser ostracizadas e desumanizadas. As acusa-
ções de bruxaria, na verdade, são o mecanismo supremo de alienação e distanciamento, na 
medida em que tornam as pessoas acusadas – que ainda são principalmente mulheres – se-
res monstruosos, dedicados à destruição de suas comunidades, transformando-as, portanto, 

em não merecedoras de qualquer compaixão e solidariedade 
(Federici, 2017, p. 137).

Durante séculos, no decorrer da história, as mulheres foram inferiorizadas em decorrên-
cia de seu sexo e viveram subordinadas às regras e situações impostas, desenvolvendo-se em um 



Capítulo 12 192

processo violento e brutal. Para ilustrar esse cenário, apresentamos uma breve contextualização 
do período conhecido como “caça às bruxas”, que fornece subsídios para compreendermos a dis-
criminação sofrida pelas mulheres, estruturante no capitalismo desde sua origem e essencial para a 
consolidação dessa ordem social.

A caça às bruxas marca um período histórico de transição socioeconômica, do feudalismo 
para o capitalismo. Marcado pela privatização da terra e pela mercantilização das relações sociais, 
o capitalismo funcionou como um mecanismo civilizador para criar uma subjetividade política e 
instituir um novo código social e ético, que cerceava todo e qualquer comportamento. Esse contro-
le não afetava apenas as mulheres que resistiam — levando-as à fogueira sob a acusação de bruxaria 
— mas também todas aquelas(es) que se mostravam insatisfeitas(os) e dispostas(os) a se rebelar 
contra a instauração do novo modelo econômico.

A estratégia de caça às bruxas funcionou para construir uma nova ordem patriarcal, uma 
vez que o controle que as mulheres exerciam sobre seus corpos e, principalmente, sobre a reprodu-
ção, representava uma ameaça à estabilidade econômica e social da época. Assim, as desigualdades 
de gênero engendraram seus primeiros passos no sentido da dominação de classe, contribuindo 
para a formação do proletariado moderno, o que mais tarde Marx chamaria de acumulação primi-
tiva (Marx, 2013).

Segundo Federici (2019, p. 55), com a eliminação das mulheres acusadas de bruxaria, tam-
bém foram eliminadas “crenças e uma série de práticas sociais/culturais típicas da Europa rural 
pré-capitalista que passam a ser vistas como improdutivas e potencialmente perigosas para a nova 
ordem econômica”. Isso preparou o terreno para o confinamento das mulheres europeias ao tra-
balho doméstico não remunerado, legitimando sua subordinação aos homens (dentro e fora do 
contexto familiar), concedendo ao Estado uma nova forma de controle sobre sua capacidade repro-
dutiva e apoiando-se na invisibilização e no empobrecimento das mulheres.

O resgate histórico que Silvia Federici proporciona permite compreender a caça às bruxas 
como um fenômeno do passado que se perpetua até o momento presente. A instauração do sis-
tema capitalista, juntamente com a perseguição, a tortura e os assassinatos a que mulheres foram 
submetidas, permanecem até hoje. A caça às bruxas ocorreu e agora ocorre com novas roupagens e 
características, implicando diretamente na sujeição das mulheres em diversas sociedades, cercean-
do corpos, comportamentos, direitos e liberdades.

A perseguição às mulheres continua afetando, principalmente, mulheres negras e pobres 
que, colonizadas historicamente, hoje procriam e criam filhos que se rebelam contra o sistema. 
Esse mesmo sistema também violenta essas mulheres por meio de políticas públicas que as definem 
como fardos e se mostram insuficientes. Federici é precisa ao apresentar o capital, desde sua gê-
nese, explorando, maltratando e matando mulheres diariamente. A nova onda de violência é uma 
expressão clara dos ataques do capital à vida, aos corpos e aos sujeitos, buscando subjugá-los.



Capítulo 12 193

O período iluminista e a luta das mulheres  
por direitos

É hora de efetuar uma revolução nos modos das mulheres – hora de devolver-lhes a 
dignidade perdida – e fazê-las, como parte da espécie humana, trabalhar reformando a si 

mesmas para reformar o mundo 
(Wollstonecraft, 2016, p. 69).

A transição do capitalismo comercial – dinamizado pelo mercantilismo (séculos XVI e 
XVII) – para o capitalismo concorrencial-industrial ocorreu no século XVIII, consolidando a he-
gemonia capitalista. Essa nova fase da acumulação capitalista foi marcada por inúmeras transfor-
mações nas atividades produtivas, por mudanças econômicas e sociais significativas e pela intensi-
ficação do trabalho, tudo isso potenciado pelo uso das máquinas. 

Essa transição marca, ao mesmo tempo, o deslocamento da acumulação para a esfera pro-
dutiva (para além das relações econômicas comerciais geradoras de excedentes), simbolizada pela 
produção fabril e pela compra e venda da força de trabalho, principal razão da acumulação e fonte 
de valor como valorização do capital. 

Dentre os fatores sociais de relevância, podemos destacar a passagem da sociedade rural 
para a sociedade urbana burguesa, o aumento massivo no número de desempregados e de pessoas 
que se deslocaram com o êxodo rural após os cerceamentos, a ascensão da burguesia inglesa com o 
aumento da força econômica, do poder político e do prestígio social. Em contrapartida, surgiu o 
proletariado, criando o que Karl Marx chamaria de exército de reserva, uma superpopulação rela-
tiva explicada pela lei geral da acumulação capitalista (Marx, 2013).

Em um contexto pós-Revolução Industrial e diante de todas as mazelas que o capitalismo 
instaurou, começaram a surgir movimentos sociais em resposta a essa conjuntura. Dentre eles, o 
feminismo, como movimento político e intelectual, passa a ganhar uma nova fase, apresentando 
como direcionamento ético-político a igualdade entre os sexos e a emancipação jurídica e econô-
mica da mulher. Esse movimento ainda caminhava em passos lentos, ganhando maior notoriedade 
em âmbito mundial, com um caráter organizativo e uma identidade autônoma, adaptada à reali-
dade sociocultural de cada país.

Mary Woolstonecraft é considerada uma das percussoras do feminismo na busca por com-
preender a luta das mulheres na conquista de direitos básicos, como o acesso ao trabalho e à edu-
cação formal. Convocando todas as mulheres, independentemente de sua classe ou posição social 
— sejam proletárias ou privilegiadas — a se unirem e lutarem bravamente contra o contexto de 
exclusão em que a industrialização as colocava, Mary discute a condição da mulher, sistematizando 
suas reflexões sobre a necessidade da emancipação feminina e os obstáculos enfrentados para a sua 
concretização. 



Capítulo 12 194

Em seu texto Reivindicação dos Direitos das Mulheres, escrito em 1792, ela declara sua batalha 
pela emancipação feminina, retratando elementos como o não acesso a direitos básicos, que resulta 
na desigualdade de gênero no campo político, na educação e na inferiorização das mulheres nas so-
ciedades ocidentais. Ela traz à luz do debate os prejuízos ocasionados pelo enclausuramento femi-
nino na exclusividade da vida doméstica e pela submissão a que são impostas por pais, maridos ou 
irmãos, reafirmando, sob sua perspectiva, o que seria a pauta do movimento nesse período. Mary 
Wollstonecraft criticava veemente a injustiça e a inconsistência daqueles homens que clamavam 
por liberdade, mas subjugavam as mulheres, declarando que estudava a causa em prol de seu sexo 
e não por ela mesma.

Ao nos debruçarmos sobre sua obra, concluímos que ela nos deixa o legado de perceber e 
respeitar todas as mulheres, sem adulações que reconheçam apenas suas fraquezas, colocando-as 
como incapazes, fracas ou sem condições de assumirem suas próprias vidas e realidades.

Enquanto profissionais norteados por um projeto ético-político, temos como dever ético 
propiciar condições para que, em nossas práticas e intervenções, as mulheres possam reconhecer 
sua força, perceber sua capacidade de transformação e serem encorajada a enfrentar as expressões 
da questão social às quais estão expostas. Dessa forma, poderão se reconhecer enquanto cidadãs 
possuidoras de direitos.

É importante salientar que, segundo Aruzza (2018), o feminismo construído por Wollsto-
necraft, também denominado como feminismo burguês ou liberal, embora tenha contribuído de 
forma significativa para os feminismos e para a luta das mulheres, possui limitações que corres-
pondem ao contexto sócio-histórico da época. Esse feminismo geralmente centraliza o debate na 
demanda por acesso à educação e à cultura, bem como aos direitos civis e políticos, adotando uma 
perspectiva individualista incapaz de considerar as diferenças de classe e o pensamento acerca da 
libertação das mulheres em termos coletivos. Dessa forma, acaba silenciando as necessidades espe-
cíficas das mulheres operárias.

Anos depois, Flora Tristan, inspirada pela teoria de Mary Wollstonecraft (Aruzza, 2019, 
p. 37) desenvolve “sua crença na necessidade de uma ação coletiva que envolvesse mulheres e, de 
outro, uma compreensão dos vínculos entre exploração econômica e opressão feminina”, confir-
mando toda a potencialidade da obra e da autora.



Capítulo 12 195

A existência feminina e o tornar-se mulher

Eis, por que reclamam elas hoje, em grande número, novo estatuto; e, mais uma vez, 
sua reivindicação não consiste em serem exaltadas em sua feminilidade: elas querem que em 

si próprias, como no resto da humanidade, a transcendência supere a imanência; elas que-
rem que sejam concedidos, enfim, os direitos abstratos e as possibilidades concretas, sem a 

conjugação dos quais a liberdade não passa de mistificação.
Essa vontade está se realizando. Mas o período que atravessamos é um período de 

transição; este mundo que sempre pertenceu aos homens ainda continua nas mãos deles; as 
instituições e os valores da civilização patriarcal sobrevivem a si mesmos em grande parte. 
Os direitos abstratos ainda estão longe de ser integralmente reconhecidos em toda parte 

às mulheres. [. . .] E os direitos abstratos, acabamos de dizê-lo, nunca bastaram para assegu-
rar à mulher uma influência concreta sobre o mundo; entre os dois sexos não existe, ainda 

hoje, verdadeira igualdade. 
(Beauvoir, 2016, p. 191, grifo nosso)

Simone de Beauvoir compõe a fase em que o feminismo se encontrava social e historica-
mente entre as grandes guerras, abrangendo o período de 1940 a 1980, e foi influenciado por ideais 
que enxergavam as desigualdades entre homens e mulheres e a opressão sofrida por elas a partir de 
aspectos da sociedade, como sexualidade, religião e poder.

Em 1949, Beauvoir apresenta em sua obra, O Segundo Sexo, a concepção de heterodesig-
nação, na qual os homens impõem às mulheres que não assumam sua existência, e questiona o 
androcentrismo que constitucionaliza o homem como a medida de todas as coisas. Ela teoriza sua 
concepção do “ser mulher” como uma construção social, levantando o debate acerca do público e 
do privado, perpassando o afeto, a sexualidade e o corpo enquanto manifestação política. Sua obra 
permanece historicamente reconhecida como o ponto de partida para o feminismo construído na 
contemporaneidade. 

Reconhecida por muitos como um grito de liberdade, a obra desafia preconceitos e trata 
de forma intelectual e aberta temas antes considerados tabus, expressando seu pioneirismo em 
inúmeras questões que, posteriormente, foram discutidas no movimento feminista e que seguem 
em debate até os dias atuais. Rompendo com as bases teóricas tradicionais, a obra pensa o feminino 
como um corpo vivido, expondo a construção social da corporeidade e da sexualidade, buscando 
desconstruir a identidade de um suposto sujeito feminino. Além disso, traz para o debate feminista 
a dimensão fenomenológica de tornar-se mulher, ao sustentar que a mulher é o “Outro”, o segundo, 
o desigual, o “Outro” do homem, construído socialmente. 

Simone de Beauvoir apresenta um novo modo de olhar as mulheres, reconhecendo-as sob 
uma perspectiva de totalidade. Ser mulher está enraizado em construções sociais, políticas, cul-
turais e ideológicas. A situação das mulheres como o outro desigual na cultura, nas relações e no 



Capítulo 12 196

campo de trabalho ainda persiste sob várias perspectivas e realidades distintas. É importante que, 
enquanto profissionais, saibamos reconhecer o patriarcado que permanece arraigado nas entranhas 
da sociedade e continua triunfando, principalmente em momentos de crise, o que faz com que as 
mulheres precisem constantemente se unir para protestar e reivindicar minimamente seus direitos 
ao sim e ao não. 

O feminismo é negro e antirracista 

Acho que os movimentos, feministas e outros, são mais poderosos quando começam a 
afetar a visão e a perspectiva daquelas pessoas que não necessariamente se associam a eles. 
[. . .] Nós não podemos pressupor que é possível ter vitórias em qualquer movimento antir-

racista enquanto não considerarmos como o gênero aparece, como o gênero, a sexualidade, 
a classe e a nacionalidade aparecem nessas lutas. No passado, as lutas pela liberdade eram 
vistas como masculinas. A liberdade para o povo negro era equivalente à liberdade para o 

homem negro [. . .]. Mas isso já não é mais possível. E acho que o feminismo não é uma abor-
dagem que seja ou deva ser adotada apenas por mulheres, mas deve ser cada vez mais uma 

abordagem adotada por pessoas de todos os gêneros 
(Davis, 2018, p. 55).

Historicamente, grande parte do material feminista produzido no decorrer da construção 
do feminismo nas suas primeiras fases foi escrito por mulheres brancas. A publicação de Mulheres, 
Raça e Classe, da ativista e acadêmica Angela Davis, em 1981, constituiu um divisor de águas den-
tro do movimento. Com um novo viés, suas análises abarcam teoricamente o período sufragista, 
entre meados do século XIX e início do século XX, revelando o preconceito de classe presente nas 
entranhas do movimento, o que se configurou como um agravante na capacidade de o feminismo 
alcançar todas as mulheres.

O escravismo foi colocado como estratégia desumana de controle e violência contra as mu-
lheres negras, refletindo diretamente na compreensão acerca do feminino, da raça e da classe. Davis 
perpassa, em suas análises, a construção da luta das mulheres e do feminismo como um movimento 
que, por anos, beneficiou e se desenvolveu em prol de mulheres brancas, de classe média e alta. Ela 
busca compreender e apresentar um novo viés da história do feminismo, ainda não contado, sobre 
como as feministas reproduziram ideias e atitudes opressoras e racistas em suas pautas de luta.

Angela Davis e o feminismo negro, por meio de suas análises, permitiram um novo olhar 
sobre a construção sócio-histórica do feminismo nos EUA, que tinha como pano de fundo a su-
premacia branca e o racismo estrutural perpetuado e enraizado nas práticas do movimento. Ao 
reconhecer as questões de raça e classe como necessárias para a construção de um feminismo que 
considerasse a luta, a realidade e o lugar de fala de todas as mulheres, principalmente daquelas que 
viviam sob condições precárias e marginalizadas — mulheres negras e operárias. Em um contexto 



Capítulo 12 197

de esgotamento das ideologias que surgiram no século XIX, a década de 1980 propôs uma plurali-
dade feminista, reconhecendo os direitos das mulheres como direitos humanos. 

Angela Davis traz, a partir de suas contribuições teóricas, a quebra de anos de silêncio, dos 
quais as mulheres negras, vivenciando realidades distintas de opressões enraizadas historicamente, 
enfrentam desafios, inclusive e principalmente dentro do movimento feminista. A própria imagem 
de Davis é poderosa e carrega toda a oposição necessária para o enfrentamento à representação das 
mulheres negras enquanto mulheres subalternizadas, subservientes e hipersexualizadas. 

Sua obra é a contribuição necessária para percebermos o quanto o movimento negro tem 
em suas mãos o poder de desestruturar e desestabilizar as rígidas e consolidadas relações de poder 
no sistema capitalista. Como ela mesma nos afirma: quando as mulheres negras se movem, toda 
estrutura política e social se movimenta na sociedade. 

Segundo Davis, não é possível combater a violência sem desmontar as estruturas do capita-
lismo. Nesse contexto, ela personifica a interseccionalidade como estratégia e resposta estrutural, 
política e intelectual de enfrentamento à supremacia branca, à violência, e ao patriarcado, engen-
drados pelo poder do Estado e do capitalismo. 

Contemporaneidade feminista

Imagine viver em um mundo onde não há dominação, em que mulheres e homens 
não são parecidos nem mesmo sempre iguais, mas em que a noção de mutualidade é o ethos 

que determina nossa interação. Imagine viver em um mundo onde todos nós podemos ser 
quem somos, um mundo de paz e possibilidades. Uma revolução feminista sozinha não cria-

rá esse mundo; precisamos acabar com o racismo, o elitismo, o imperialismo. Mas ela tor-
nará possível que sejamos pessoas – mulheres e homens – autorrealizadas, capazes de criar 
uma comunidade amorosa, de viver juntas, realizando nossos sonhos de liberdade e justiça, 
vivendo a verdade de que somos todas e todos ‘iguais na criação’. Aproxime-se. Veja como o 
feminismo pode tocar e mudar sua vida e a de todos nós. Aproxime-se e aprenda, na fonte o 

que é o movimento feminista. Aproxime-se e verá: o feminismo é para todo mundo 
(bell hooks, 2019a, p. 15).

Para compreendermos os processos que nos possibilitaram chegar até aqui, torna-se es-
sencial e necessário contextualizar em que ponto da construção sócio-histórica o feminismo se 
encontra na contemporaneidade, acompanhando a “re- evolução” de toda uma humanidade e per-
passando vidas, raças, povos, culturas e sociedades. Com o avanço das tecnologias e, com elas, o 
surgimento da internet, ampliaram-se as possibilidades de avanço das relações sociais, acelerando a 
comunicação global e colocando em debate a construção e o desenvolvimento de vários movimen-
tos sociais e, consequentemente, de um novo momento do feminismo, que viria a ser denominado 
“quarta onda feminista”.



Capítulo 12 198

Os três períodos históricos e as chamadas “ondas feministas” até então tinham como foco 
o contexto social e político dos países centrais, com temáticas centralizadas. Esse novo momento 
dá continuidade ao debate iniciado em meados da década de 1980, abordando as perspectivas 
interseccionais e a positividade sexual, possibilitando a visibilidade e o destaque necessários aos 
países de regiões periféricas. Assim, dá-se espaço e voz a povos que nunca tiveram a oportunidade 
de serem ouvidos, encontrando na internet um meio de expressarem suas lutas e demonstrarem o 
novo conceito do movimento, sua filosofia e prática política.

Com um corpo feminista mais jovem, ainda que o feminismo já venha, historicamente, 
defendendo sua linguagem e seus objetivos há séculos, a igualdade de gênero buscada ainda não 
corresponde à realidade vivenciada por milhares de mulheres em todo o mundo. O uso da internet 
colabora para colocar essas questões em pauta e atingir o maior leque possível de pessoas, por meio 
de sites, blogs e redes sociais. Por outro lado, as feministas mais maduras presentes no movimento, 
passaram a ressignificar suas ações com base nos acontecimentos históricos contemporâneos. 

O feminismo contemporâneo está se consolidando como um feminismo plural, retoman-
do e abordando pautas já abordadas anteriormente, construindo e desconstruindo mudanças por 
meio das redes sociais “para fins de comunicação, oportunizar o desenvolvimento de debates sobre 
as pautas em questão e articular as ativistas em grupos organizados” (Silva, 2019, n. p.). 

Nesse contexto, bell hooks dá seguimento ao olhar do feminismo negro iniciado por Davis 
e propõe a construção de um novo feminismo: acessível, direto e globalizado para todos, inclusive 
para os homens. Ela reconhece o movimento enquanto uma forma de amor revolucionário e busca 
atingir um leque maior de pessoas, promovendo a reflexão e convidando à luta por meio de seu 
potencial transformador, apresentando o feminismo como um movimento que visa acabar com a 
opressão sexista. Trata-se de uma obra atual e extremamente necessária para contextualizarmos te-
oricamente o feminismo contemporâneo que está em construção, utilizando o avanço tecnológico 
e o uso massivo da internet e das redes sociais para ampliando o debate.

Assim como bell hooks, nos aproximamos do feminismo desafiando a dominação mascu-
lina imposta pelo sistema patriarcal. Precisamos adentrar espaços, ocupar lugares de fala, soltar 
nossa voz e ir além da academia com os resultados, aprendizados e saberes construídos, mostrando 
às mulheres, por meio dos fundamentos teóricos e sociais, o quanto o feminismo veio para trans-
formar tudo o que nos envolve, fortalecendo-nos, possibilitando a consciência de quem somos e 
de nossas capacidades, livres e possuidoras de direitos. Trata-se de um feminismo que reconhece os 
homens como instrumentos e apoiadores na luta pela construção de uma sociedade justa e iguali-
tária para todos.

O movimento feminista ainda está em construção, modulando-se e movimentando-se con-
forme a realidade e a conjuntura social se desenvolvendo. Ele não está consolidado e ainda há 
muito trabalho a fazer, mas esse feminismo visionário em construção tem permitido, por meio das 
políticas feministas, “acabar com a dominação e nos libertar para que sejamos quem somos – para 



Capítulo 12 199

viver em um lugar onde amamos a justiça, onde podemos viver em paz. O feminismo é para todo 
mundo” (hooks, 2019a, p. 167).

Considerações finais

As inquietações provocadas pela pesquisa, aliadas à vivência do Serviço Social, motivaram a 
busca pelas determinações históricas e teóricas que construíram o feminismo. O objetivo é adensar 
a estratégia que aposta na construção de caminhos renovadores para a profissão no embate com o 
conservadorismo ainda presente. Compreender e analisar a constituição das mulheres como uma ca-
tegoria social e histórica se torna fundamental para percebermos o Serviço Social em sua totalidade 
enquanto profissão instituída no sistema de dominação–exploração capitalista, patriarcal e racista.

Marilda Villela Iamamoto (2012, p. 452) nos permite, por meio de suas obras, perceber o 
Serviço Social como uma profissão que constrói e reconstrói alternativas críticas para o enfrenta-
mento da questão social, subsidiando a formulação de políticas sociais alternativas, mobilizando a 
atuação dos movimentos de classes sociais e consolidando propostas profissionais que fortaleçam 
a ruptura com o conservadorismo, orientadas pelo nosso Projeto Ético-Político, comprometido 
com a classe trabalhadora e com a democracia. Para isso, torna-se fundamental pensar o Serviço 
Social na dinâmica das relações sociais, inscrito em transformações históricas e sociais, repensando 
a questão social e suas múltiplas expressões na vida dos sujeitos e, principalmente, das mulheres, 
compreendendo o trabalho profissional em suas múltiplas determinações e relações no cenário 
atual. Ou seja, é preciso estimular a análise e a construção da profissão tendo como referência o 
movimento concreto da história (Iamamoto; Santos, 2021).

Estudar o feminismo enquanto instrumento teórico para fundamentar a prática conver-
ge de uma construção de categoria profissional que, desde seus primórdios, tem sido um campo 
predominantemente feminino, marcada pelos estereótipos sociais de gênero e inserida na divisão 
social e sexual do trabalho. Inicialmente composta pelas primeiras-damas e mulheres de destaque 
na sociedade, a profissão foi caracterizada pela naturalização e pelo instinto de cuidado, o que 
permeou também o próprio público atendido, composto majoritariamente por mulheres, caracte-
rizando a responsabilização da mulher pelo cuidado da família e pelo funcionamento das políticas 
sociais públicas.

O desafio presente é construir um feminismo globalizado, para todas e todos os seres hu-
manos, e, articulado a isso, a construção de um Serviço Social voltado à defesa dos direitos e das 
conquistas alcançadas ao longo da história pela luta das mulheres, sejam elas trabalhadoras ou não, 
comprometendo-nos com a radical democratização da vida social no horizonte da emancipação 
humana. Parafraseando Karl Marx: “ser radical é tomar as coisas pela raiz […]” (Marx, 2005, p. 151), 
e a raiz, para a mulher, é a própria mulher, ainda que ela seja parte do gênero humano e dele não 
se separe.



Capítulo 12 200

REFERÊNCIAS

ARRUZZA, C. Ligações perigosas: casamentos e divórcios entre marxismo e feminismo. São 
Paulo: Usina, 2019.

BEAVOUIR, S. O Segundo Sexo: fatos e mitos. Tradução: Sérgio Milliet. 3. ed. Rio de Janeiro: 
Nova Fronteira, 2016.

DAVIS, A. Mulheres, Raça e Classe. Tradução: Heci Regina Candiani. São Paulo: Boitempo, 2016.

DAVIS, A. A liberdade é uma luta constante. Tradução: Heci Regina Candiani. São Paulo: 
Boitempo, 2018.

FEDERICI, S. Calibã e a bruxa: mulheres, corpo e acumulação primitiva. Tradução: Coletivo 
Sycorax. São Paulo: Elefante, 2017.

FEDERICI, S. Mulheres e caça às bruxas: da Idade Média aos dias atuais. Tradução: Heci Regina 
Candiani. São Paulo: Boitempo, 2019.

hooks, b. O feminismo é para todo mundo: políticas arrebatadoras. Tradução: Bhuvi Libâno. 6. 
ed. Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos, 2019a.

hooks, b. Teoria Feminista: da margem ao centro. Tradução Rainer Patriota. São Paulo: 
Perspectiva, 2019b. (Palavras negras).

IAMAMOTO, M. V. O Serviço Social em tempo de capital fetiche: Capital financeiro, trabalho e 
questão social. 7. ed. São Paulo: Cortez, 2012.

IAMAMOTO, M. V.; SANTOS, Cl. M. (org.). A História pelo avesso: a reconceituação do 
Serviço Social na América Latina e interlocuções internacionais. São Paulo: Cortez, 2021.

KAUR, R. O que o sol faz com as flores. São Paulo: Planeta do Brasil, 2018.

KARL, M. O Capital: crítica da economia política: o processo de produção do capital. São Paulo: 
Boitempo, 2013.

MARX, K. Crítica da filosofia do direito de Hegel: introdução. In: MARX, Karl. Crítica da 
filosofia do direito de Hegel. São Paulo: Boitempo, 2005. p. 145-156.

MARX, K. O método da economia política. In: FERNANDES, F. (org). Marx/Engels História. 
São Paulo: Editora Ática, p. 409-417, 1989.

SILVA, J. M. Feminismo na atualidade: a formação da quarta onda. Recife: Independently 
Published, 2019.

SILVA, Maira Franciane. As mulheres que vieram antes: os fundamentos teóricos e a construção 
sócio-histórica do feminismo no contexto euro-americano. Franca: UNESP, 2020.

WOLLSTONECRAFT, Mary. Reivindicação dos direitos da mulher. 1. ed. São Paulo: Boitempo, 2016.




